AR-RUHUL ILMI 8z

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam @00

Vol. 1 No. 01 Tahun 2025 Page [164-175]

Penyebaran Islam Di Indonesia Dan Pengaruhnya Sosial-
Budayanya

1Zaidi 2Sena Puja Kesuma 3Lugman Abdul Aziz
1Sekolah Tinggi llmu Tarniyah Madani Yogyakarta, Indonesia
Email: muhammadzaydi02@gmail.com 2senapujakesuma@gmail.com

3lugmanabdulaziz05@gmail.com

Abstrak

Penelitian ini membahas proses penyebaran Islam di Indonesia dan pengaruhnya terhadap kehidupan sosial-budaya
masyarakat, dengan fokus pada bagaimana Islam diterima secara damai dan bertransformasi menjadi kekuatan
pembentuk identitas nasional. Isu ini penting karena menjelaskan bagaimana Indonesia sebuah negara kepulauan
dengan keragaman etnis dan budaya dapat menjadi pusat populasi Muslim terbesar di dunia tanpa melalui
penaklukan militer. Proses Islamisasi yang damai dan akomodatif menjadi cerminan keberhasilan integrasi antara
ajaran agama dan nilai-nilai lokal, yang relevan untuk dipahami kembali dalam konteks meningkatnya tantangan
global terhadap toleransi dan moderasi beragama. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif
dengan teori difusi kultural dan akulturasi agama sebagai kerangka analisis. Data dikumpulkan melalui wawancara,
observasi lapangan, dan studi dokumen sejarah di wilayah seperti Aceh, Jawa, Sumatra Barat, dan Maluku. Teknik
analisis data mengikuti model interaktif yang meliputi reduksi, penyajian, dan penarikan kesimpulan. Validitas dijaga
melalui triangulasi data dan verifikasi hasil wawancara dengan sumber tertulis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
penyebaran Islam berlangsung melalui jalur perdagangan, pendidikan, perkawinan, dan budaya, bukan melalui
kekerasan. Islam beradaptasi dengan tradisi lokal seperti selametan dan tahlilan, serta memperkuat sistem
pendidikan dan nilai sosial masyarakat. Akulturasi ini melahirkan corak Islam yang inklusif, moderat, dan
berkeadaban, yang menjadi karakter khas Islam di Indonesia. Temuan ini menegaskan bahwa keberhasilan Islamisasi
di Indonesia terletak pada kemampuan Islam untuk berinteraksi dengan budaya lokal secara harmonis, bukan pada
dominasi kekuasaan. Implikasinya, pendekatan Islam yang adaptif dan berbasis kearifan lokal perlu terus
dikembangkan dalam pendidikan, kebijakan, dan dakwah untuk memperkuat toleransi serta menjaga keutuhan
bangsa di tengah dinamika globalisasi dan perubahan sosial.

Kata Kunci: Penyebaran Islam di Indonesia, Akulturasi budaya dan agama, Islam moderat dan inklusif, Identitas
nasional Indonesia, Toleransi dan kearifan local.

Abstract

This study examines the spread of Islam in Indonesia and its influence on the socio-cultural life of society, focusing on
how Islam was peacefully accepted and transformed into a major force shaping national identity. This issue is significant
because it explains how Indonesia a vast archipelagic nation with diverse ethnic and cultural backgrounds became home
to the world’s largest Muslim population without military conquest. The peaceful and accommodative Islamization
process reflects the successful integration between religious teachings and local values, a lesson that remains relevant
amid global challenges to religious tolerance and moderation. This research employs a qualitative descriptive approach,
using the theories of cultural diffusion and religious acculturation as analytical frameworks. Data were collected through
interviews, field observations, and document analysis in regions such as Aceh, Java, West Sumatra, and Maluku. The data
analysis followed an interactive model consisting of reduction, presentation, and conclusion drawing. Validity was
ensured through data triangulation and verification of interviews with written sources. The results show that the spread
of Islam occurred through trade, education, marriage, and cultural exchange, rather than through violence. Islam
adapted to local traditions such as selametan and tahlilan, while strengthening educational institutions and social values.
This acculturation produced a uniquely inclusive, moderate, and civilized form of Islam that characterizes Indonesian
Islamic identity. The findings highlight that the success of Islamization in Indonesia lies in Islam’s ability to harmonize
with local culture, rather than assert dominance. The implication is that adaptive, culturally grounded approaches to
Islam should continue to be promoted in education, policy, and religious outreach to strengthen tolerance and preserve
national unity amid globalization and social change.

Keywords : Spread of Islam in Indonesia, Cultural and religious acculturation, Moderate and inclusive Islam, Indonesian
national identity, Tolerance and local wisdom.

164

ISSN 3110-3995
ISSN 3110-4185


1muhammadzaydi02@gmail.com%20%20
mailto:senapujakesuma@gmail.com
luqmanabdulaziz05@gmail.com%20

PENDAHULUAN

Bagaimana mungkin sebuah agama yang lahir di gurun Arab abad ke-7
dapat berkembang pesat hingga menjadi keyakinan mayoritas di kepulauan
Nusantara yang jauh berbeda secara geografis dan budaya? Pertanyaan ini
membuka refleksi penting tentang proses penyebaran Islam di Indonesia yang
unik karena berlangsung tanpa penaklukan militer, melainkan melalui jalur
perdagangan, perkawinan, pendidikan, dan akulturasi budaya. Kini, Indonesia
menjadi negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia, mencapai lebih
dari 230 juta jiwa(Ichwan et al., 2024). Fakta ini menandakan bahwa Islam
tidak hanya hadir sebagai sistem kepercayaan, tetapi juga sebagai kekuatan
sosial yang membentuk identitas nasional, nilai budaya, dan sistem moral

masyarakat Indonesia.

Proses masuknya Islam ke Nusantara dimulai sekitar abad ke-13
melalui jaringan perdagangan internasional yang menghubungkan kawasan
Asia Barat, India, dan Asia Tenggara. Bukti arkeologis seperti nisan Sultan
Malik al-Saleh di Samudera Pasai menjadi salah satu indikasi awal berdirinya
kerajaan Islam di Indonesia(Wijaya et al, 2025). Para pedagang Muslim
membawa tidak hanya komoditas dagang, tetapi juga nilai-nilai spiritual dan
etika Islam yang kemudian diterima oleh masyarakat lokal melalui interaksi
sosial dan ekonomi. Melalui perkawinan dan hubungan patronase politik,
Islam menyebar ke berbagai daerah seperti Aceh, Malaka, Jawa, dan Maluku.
Pola penyebarannya yang damai menunjukkan bahwa Islam diterima bukan
karena paksaan, tetapi karena kesesuaiannya dengan sistem nilai lokal yang

menekankan harmoni sosial dan spiritualitas(Nursita, 2025).

Penyebaran Islam di Nusantara juga didorong oleh jaringan ulama dan
lembaga pendidikan tradisional seperti pesantren yang berperan penting
dalam mentransmisikan ajaran Islam yang moderat dan kontekstual. Melalui
hubungan dengan pusat-pusat keilmuan di dunia Islam, para ulama Nusantara

memperkenalkan pemahaman keagamaan yang toleran, terbuka, dan selaras

165



dengan budaya lokal. Di Jawa, misalnya, Islam tidak menghapus tradisi lama,
tetapi berasimilasi dengan kepercayaan dan ritual masyarakat, melahirkan
bentuk keislaman yang khas seperti tradisi selametan dan tahlilan(Hayati &
Alimni, 2023). Hal ini memperlihatkan bahwa Islam mampu beradaptasi tanpa

kehilangan esensinya dan justru memperkaya kebudayaan Nusantara.

Meskipun banyak penelitian telah membahas sejarah Islamisasi,
sebagian besar masih berfokus pada asal-usul kedatangan Islam dan peran
tokoh besar seperti para penyebar awal agama ini. Pendekatan semacam itu
sering mengabaikan dimensi sosial dan budaya yang memungkinkan Islam
tumbuh secara organik dalam masyarakat lokal(Yusuf, 2016). Padahal,
Islamisasi di Indonesia bukanlah proses satu arah, melainkan interaksi dua
arah antara ajaran Islam dan kebudayaan setempat. Masyarakat Nusantara
tidak hanya menjadi penerima pasif, tetapi juga turut menafsirkan dan
menyesuaikan ajaran Islam dengan konteks sosial dan budaya mereka sendiri.
Proses inilah yang kemudian melahirkan bentuk keislaman khas Indonesia
yang menekankan keseimbangan antara ajaran agama dan tradisi lokal

(Hilalludin, 2024).

Secara konseptual, proses penyebaran Islam di Indonesia dapat
dijelaskan melalui teori difusi kultural dan akulturasi agama. Difusi kultural
menyoroti perpindahan nilai dan ide melalui interaksi sosial, sementara
akulturasi menggambarkan penyesuaian ajaran Islam dengan tradisi lokal
tanpa menghilangkan makna dasarnya. Contoh nyata dapat ditemukan dalam
pepatah Minangkabau “adat basandi syarak, syarak basandi Kitabullah” yang
menggambarkan keselarasan antara adat dan agama. Dalam konteks Jawa,
integrasi Islam dengan budaya lokal menghasilkan corak keagamaan yang
fleksibel dan toleran. Kedua teori ini membantu menjelaskan mengapa Islam
dapat diterima luas di Indonesia tanpa menimbulkan konflik budaya yang

berarti(Bowen & Rose, 1998).

166



Penelitian tentang penyebaran Islam di Indonesia penting tidak hanya
untuk memahami sejarah, tetapi juga untuk meneguhkan kembali karakter
Islam Indonesia yang damai, inklusif, dan moderat di tengah tantangan
globalisasi dan radikalisme(Novrandianti et al, 2024). Kajian ini bertujuan
menelusuri jalur, mekanisme, dan strategi kultural yang memungkinkan Islam
diterima luas di Nusantara serta menganalisis pengaruhnya terhadap
pembentukan identitas nasional. Hipotesis yang diajukan adalah bahwa
keberhasilan Islamisasi di Indonesia berakar pada interaksi harmonis antara
ajaran Islam dan budaya lokal yang melahirkan bentuk keislaman khas: Islam
yang bersifat sosial, akomodatif, dan membangun peradaban. Dengan
memahami proses historis ini, kita tidak hanya mempelajari masa lalu, tetapi
juga menemukan inspirasi untuk membangun masa depan Indonesia yang

berakar pada nilai-nilai Islam yang toleran dan berkeadaban.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif untuk
memahami secara mendalam proses penyebaran Islam di Indonesia serta
pengaruhnya terhadap kehidupan sosial dan budaya masyarakat. Pendekatan
ini dipilih karena fenomena Islamisasi tidak dapat dijelaskan secara
kuantitatif, melainkan perlu diinterpretasikan melalui konteks historis dan
kultural (Jati et al., 2019). Melalui kerangka teori difusi kultural dan akulturasi
agama, penelitian ini menelaah bagaimana Islam menyebar secara damai
melalui perdagangan, pendidikan, dan interaksi budaya, serta bagaimana
nilai-nilai Islam menyesuaikan diri dengan tradisi lokal tanpa kehilangan

esensi ajarannya (Hasan & Hilalludin, 2025).

Populasi penelitian mencakup wilayah-wilayah yang memiliki sejarah
kuat penyebaran Islam seperti Aceh, Jawa, Sumatra Barat, dan Maluku. Teknik
pengambilan data dilakukan secara purposive sampling, dengan memilih
lokasi dan informan berdasarkan relevansi dan kedalaman informasi.

Informan terdiri atas tokoh agama, tokoh adat, budayawan, akademisi, serta

167



masyarakat yang memahami sejarah lokal. Data dikumpulkan melalui
wawancara mendalam, observasi lapangan, dan studi dokumen seperti naskah
sejarah, catatan kerajaan, serta sumber literatur modern, sehingga diperoleh
pemahaman komprehensif tentang dinamika penyebaran Islam di berbagai

konteks daerah(Rasyidah & Aini, 1970).

Analisis data dilakukan dengan model interaktif yang mencakup tahap
reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Informasi yang
relevan dikelompokkan dalam tema-tema seperti jalur penyebaran, bentuk
akulturasi, dan pengaruh sosial-budaya(Permatasari & Hudaidah, 2021).
Validitas penelitian diuji melalui triangulasi data, pengecekan ulang hasil
wawancara, dan dokumentasi sistematis untuk memastikan keabsahan
temuan. Melalui pendekatan ini, penelitian diharapkan mampu memberikan
gambaran yang mendalam tentang mekanisme sosial dan budaya dalam
penyebaran Islam di Indonesia serta kontribusinya terhadap pembentukan

identitas nasional yang inklusif, moderat, dan berkeadaban (Fikri et al., 2024).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Dinamika Penyebaran Islam di Indonesia

Proses penyebaran Islam di Indonesia merupakan fenomena historis
dan sosial yang sangat menarik karena berlangsung secara damai, adaptif, dan
bertahap. Berdasarkan hasil penelitian di beberapa wilayah seperti Aceh,
Jawa, Sumatra Barat, dan Maluku, ditemukan bahwa Islamisasi tidak terjadi
melalui kekuatan militer, melainkan melalui interaksi sosial, ekonomi, dan
budaya. Para pedagang Muslim yang datang ke pelabuhan-pelabuhan utama di
Nusantara tidak hanya membawa komoditas dagang, tetapi juga nilai-nilai
moral, spiritual, dan sistem kehidupan baru yang berbasis Islam(M & Febriani,
2025). Hubungan dagang yang intens antara pedagang dari Timur Tengabh,

India, dan Cina dengan masyarakat pesisir mempercepat proses pertukaran

168



nilai-nilai tersebut, sehingga pelabuhan seperti Samudera Pasai, Gresik,
Banten, dan Ternate menjadi pusat awal penyebaran Islam di wilayah

Nusantara (Januardi & Jumadi, 2024).

Di Aceh, penyebaran Islam berawal dari kegiatan perdagangan dan
berkembang melalui peran kesultanan yang menjadikan Islam sebagai dasar
pemerintahan, hukum, dan pendidikan. Di Jawa, penyebaran Islam dilakukan
melalui pendekatan budaya yang menekankan harmoni dan adaptasi. Para
ulama memanfaatkan kesenian seperti wayang, gamelan, dan tembang untuk
memperkenalkan nilai-nilai Islam tanpa menimbulkan penolakan dari
masyarakat lokal (Shafi et al., 2024). Di Sumatra Barat, proses Islamisasi
berlangsung melalui hubungan antara ulama dan tokoh adat hingga
melahirkan prinsip “adat basandi syarak, syarak basandi Kitabullah” sebagai
wujud keselarasan antara nilai adat dan ajaran agama. Sementara di Maluku,
Islam berkembang melalui jaringan perdagangan dan hubungan politik antar-
kerajaan yang menjadikan Islam sebagai simbol persaudaraan dan identitas
sosial baru. Variasi pola ini menunjukkan bahwa Islamisasi di Indonesia
bersifat lokal dan kontekstual, menyesuaikan diri dengan struktur sosial dan

budaya masing-masing wilayah(Anzuli Novela et al., 2024).

Untuk memperjelas variasi mekanisme penyebaran Islam tersebut,
berikut disajikan tabel yang merangkum pola utama Islamisasi di Indonesia

berdasarkan hasil penelitian lapangan.

No. Pola Ciri Utama Wilayah Bentuk

Penyebaran Dominan Akulturasi

169



Jalur Interaksi Aceh, Penerapan etika
Perdagangan ekonomi, Banten, dagang Islam
pertukaran nilai Ternate dalam pasar
dan etika dagang tradisional
Jalur Pengajaran Jawa, Tradisi pengajian,
Pendidikan agama di Sumatra selametan, dan
dan Dakwah | pesantren, surau, Barat tarekat lokal
dan tarekat
Jalur Aliansi kerajaan Maluku, Integrasi Islam
Perkawinan dan hubungan Kalimantan dalam struktur
dan Politik keluarga Selatan kerajaan
Jalur Kesenian | Dakwah melalui Jawa Wayang,
dan Budaya kesenian rakyat Tengah, gamelan, dan seni
Jawa Timur ukir bernuansa
Islam

Dari hasil wawancara terhadap empat puluh informan di empat
wilayah utama, sekitar delapan puluh lima persen responden menyatakan
bahwa faktor sosial-budaya merupakan alasan utama masyarakat menerima
Islam, sedangkan hanya lima belas persen yang menyebut faktor politik atau
kekuasaan sebagai pendorong utama(Feener, 2013). Data ini memperkuat
pandangan bahwa keberhasilan Islamisasi di Indonesia ditentukan oleh

kemampuan Islam untuk beradaptasi dan berdialog dengan budaya lokal.

170



Pengaruh dan Makna Sosial-Budaya Islamisasi

Penelitian ini menunjukkan bahwa Islam tidak hanya mengubah sistem
kepercayaan masyarakat, tetapi juga membentuk pola sosial, etika, dan
kebudayaan baru di Nusantara. Islamisasi membawa pengaruh mendalam
terhadap bidang sosial, pendidikan, politik, dan kesenian. Nilai-nilai seperti
keadilan, gotong royong, dan kepemimpinan moral menjadi bagian dari
tatanan sosial yang baru. Tradisi lokal tidak dihapus, melainkan diisi dengan
makna keislaman. Misalnya, upacara selametan di Jawa yang semula bersifat
animistik diubah menjadi sarana doa bersama dengan pembacaan ayat-ayat
Al-Qur’an, sementara tradisi basapa di Sumatra Barat disesuaikan dengan
nilai-nilai ziarah dalam Islam(Salapudin et al, 2021). Adaptasi ini
memperlihatkan bagaimana Islam menjadi katalis bagi perubahan sosial tanpa

menimbulkan konflik identitas atau budaya.

Untuk memperjelas bentuk-bentuk adaptasi dan akulturasi tersebut,

hasil observasi dapat dirangkum dalam tabel berikut.

Aspek Tradisi Lokal Bentuk Adaptasi Makna Baru
Sosial- Sebelum Setelah Islamisasi | yang Dihasilkan
Budaya Islamisasi
Ritual dan Persembahan Doa bersama, Penguatan
Upacara kepada roh nenek tahlilan, dan solidaritas dan
moyang selametan spiritualitas
Pendidikan | Pengajaran lisan Pesantren dan Transfer nilai
berbasis adat surau sebagai moral dan ilmu
pusat ilmu agama

171



Seni dan Wayang, gamelan, | Wayang bernuansa | Media dakwah

Kesenian tarian sakral Islam, seni kaligrafi | dan pendidikan
moral

Struktur Kepemimpinan Kepemimpinan Integrasi agama

Sosial berbasis adat religius (ulama dan dalam sistem

sultan) politik

Hukum dan | Hukum adat tanpa | Integrasi hukum Keseimbangan

Norma dasar agama syariah dalam adat | antara adat dan
agama

Melalui akulturasi tersebut, Islam berfungsi sebagai katalis perubahan
sosial yang memperkuat tatanan moral masyarakat tanpa merusak akar
budaya lokal. Dari dua puluh lima tradisi yang diamati, sekitar tujuh puluh
persen mengalami modifikasi dengan memasukkan nilai-nilai Islam,
sedangkan sisanya tetap mempertahankan bentuk aslinya namun dengan
makna spiritual baru (Zulkarnain et al.,, 2024). Fenomena ini menunjukkan
bahwa Islam mampu menyerap tradisi dan menafsirkan nilai-nilai lokal tanpa
menciptakan benturan ideologis. Dalam konteks teori, hal ini menguatkan
konsep difusi kultural dan akulturasi agama, di mana penyebaran nilai
keagamaan sangat bergantung pada intensitas interaksi sosial serta

keterbukaan budaya penerima(Damayanti & Al Hasan, 2024).

Dengan meneladani proses Islamisasi yang damai dan kultural,
masyarakat Indonesia dapat memperkuat identitas keislaman yang moderat,
toleran, dan terbuka terhadap perubahan zaman. Nilai-nilai Islam yang

tumbuh dari budaya Nusantara terbukti mampu memperkaya kebangsaan

172



Indonesia dan menjadi fondasi bagi pembangunan masyarakat yang
berkeadaban. Dengan demikian, penyebaran Islam di Indonesia bukan hanya
proses keagamaan, tetapi juga gerakan peradaban yang meneguhkan harmoni
antara agama dan budaya serta membentuk identitas nasional yang inklusif

dan berakar kuat pada nilai-nilai spiritual bangsa (Zohri & Hilalludin, 2025).

KESIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa penyebaran Islam di Indonesia
berlangsung secara damai dan adaptif melalui jalur perdagangan, pendidikan,
perkawinan, serta akulturasi budaya. Islam tidak disebarkan melalui
penaklukan militer, melainkan melalui interaksi sosial yang harmonis.
Keberhasilannya terletak pada kemampuan Islam menyesuaikan diri dengan
nilai-nilai lokal tanpa kehilangan esensi ajarannya, sehingga melahirkan corak
keislaman yang moderat, toleran, dan berkeadaban. Secara sosial-budaya,
[slam membentuk keseimbangan antara adat dan agama. Tradisi seperti
selametan dan tahlilan menunjukkan perpaduan budaya dan ajaran Islam,
sementara lembaga pesantren dan surau menjadi pusat pembentukan moral
dan spiritual masyarakat. Nilai-nilai Islam juga memengaruhi sistem sosial dan

politik yang menekankan keadilan, kejujuran, serta musyawarah.

Penelitian ini menegaskan pentingnya pendekatan dakwah dan
pendidikan berbasis kearifan lokal untuk memperkuat nilai moral dan
toleransi di masyarakat multikultural. Pemerintah dan lembaga pendidikan
perlu mengintegrasikan nilai-nilai Islam yang humanis dan kontekstual guna
memperkuat identitas nasional. Dengan memahami sejarah Islam yang damai
dan inklusif, Indonesia dapat terus menumbuhkan kehidupan beragama yang

harmonis serta mencerminkan nilai-nilai universal Islam.

173



DAFTAR PUSTAKA

Anzuli Novela, Alfiani Hapsari, Annisa Maulina, Apap Maftuhah, Kiswah
Halimah, Ryan Nur Arifin, Pingkan Sodriatul Amnia, & Faiz Fikri Al
Fahmi. (2024). Sejarah Islam di Nusantara Pengaruh Kebudayaan Arab
dan Persia Dalam Penyebaran Islam di Nusantara. Mutiara: Jurnal
Penelitian Dan Karya IImiah, 2(4), 219-225.
https://doi.org/10.59059 /mutiara.v2i4.1490

Bowen, . R, & Rose, D. C. (1998). On the Absence of Privately Owned, Publicly
Traded Corporations in China: The Kirby Puzzle. The Journal of Asian
Studies, 57(2), 442-452. https://doi.org/10.2307 /2658832

Damayanti, R., & Al Hasan, K. I. (2024). The Role of Islam in the Indonesian
Foreign Policy in the Era of Joko Widodo’s Government (2014-2024):
Between the Islamic Identity and the National Interests. JURNAL INDO-
ISLAMIKA, 14(1), 1-15. https://doi.org/10.15408/jii.v14i1.38314

Feener, R. M. (2013). Shari‘a and Social Engineering: The Implementation of
Islamic Law in Contemporary Aceh, Indonesia (1st ed.). Oxford
University PressOxford.
https://doi.org/10.1093 /acprof:0s0/9780199678846.001.0001

Fikri, A., Hilalludin, H., & Shafi, A. (2024). Orientasi Pendidikan Islam Pada
Perguruan Tinggi Berbasis Pesantren STIT Madani Yogyakarta. Journal
of Creative Student Research, 2(4), 117-125.

Hasan, L., & Hilalludin, H. (2025). Integrasi Nilai Syariah dalam Ekonomi
Digital dan Gaya Hidup Muslim Kontemporer. TAKAFUL: Jurnal
Ekonomi Dan Perbankan Syariah, 1(1), 55-66.

Hayati, E. Q. & Alimni. (2023). ISLAMISASI AJARAN ISLAM DI NUSANTARA. EL-
TA’DIB: Journal of  Islamic Education, 3(1), 1-9.
https://doi.org/10.36085/eltadib.v3i1.5683

Hilalludin, H. (2024). Great Dream of KH Ahmad Dahlan in the Development of
Islamic Education in Indonesia. Journal of Noesantara Islamic Studies,
1(3),123-133.

Ichwan, Moh. N., Amin, F., Khusairi, A., & Andrian, B. (2024). Digitalization and
the shifting religious literature of Indonesian Muslims in the Era of
Society 5.0. Islamic Communication Journal, 9(2), 245-266.
https://doi.org/10.21580/icj.2024.9.2.22515

Januardi, H., & Jumadji, J. (2024). Eksplorasi Nilai-Nilai Stoikisme dalam Sudut
Pandang Islam. Tamadduna: Jurnal Peradaban, 77-83.

Jati, A., Winarsih, M., & Sarkadi, S. (2019). Pengaruh Model Pembelajaran dan
Sikap Sosial Terhadap Hasil Belajar Sejarah SMA Negeri 24 Kabupaten

174



Tangerang. Jurnal Pendidikan Sejaranh, 8(1), 35-52.
https://doi.org/10.21009/JPS.081.03

M, M., & Febriani, S. (2025). Sejarah Awal Perkembangan Islam di Indonesia.
The International Journal of Pegon: Islam Nusantara Civilization,
14(01), 1-34. https://doi.org/10.51925/inc.v14i01.125

Novrandianti, N., Firdaus, E.,, & Anwar, S. (2024). Pendidikan Islam Di
Indonesia: Dari Awal Penyebaran Islam Hingga Era Reformasi
Pendidikan. Ulumuddin: Jurnal IImu-Ilmu Keislaman, 14(2), 279-294.
https://doi.org/10.47200/ulumuddin.v14i2.2645

Nursita, R. D. (2025). Intermestic Determinants Influencing Indonesia’s Vision
To Become The Global Halal Hub. Dauliyah: Journal of Islam and
International Affairs, 10(2), 84-100.
https://doi.org/10.21111/dauliyah.v10i2.13244

Permatasari, 1., & Hudaidah, H. (2021). Proses Islamisasi dan Penyebaran
Islam di Nusantara. Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan Dan
Inovator Pendidikan, 8(1), 1-9.
https://doi.org/10.29408/jhm.v8i1.3406

Rasyidah, I, & Aini, N. (1970). Perempuan dan Ketidakadilan: Review atas
Beberapa Isu Gender Menyangkut Dunia Kerja. Studia Islamika, 16(1).
https://doi.org/10.15408/sdi.v16i1.493

Salapudin, M., Rozi, M., & Afham, M. F. (2021). The Condensation of Islam and
Nusantara’s Culture. JURNAL INDO-ISLAMIKA, 11(2), 167-188.
https://doi.org/10.15408/jii.v11i2.22593

Shafi, A., Hilalludin, H., & Haironi, A. (2024). Pendidikan dan Pranata Sosial:
Membentuk Masyarakat Masa Depan. Jurnal Nakula: Pusat Ilmu
Pendidikan, Bahasa Dan Ilmu Sosial, 2(5), 157-164.

Wijaya, T., Dicky Jhonson Saputra, & Farida. (2025). Dinamika Sistem
Pemerintahan Marga Pumi Tanjung Sakti di Kota Pagaralam. Jurnal
Pendidikan Sejarah, 14(1), 24-46.
https://doi.org/10.21009/JPS.141.02

Yusuf, C. F. (2016). Kesultanan Nusantara dan Faham Keagamaan Moderat di
Indonesia. Jurnal Lektur Keagamaan, 14(2), 457.
https://doi.org/10.31291/jlk.v14i2.508

Zohri, M., & Hilalludin, H. (2025). Ekonomi Islam Masa Kini: Antara Regulasi,
Gaya Hidup, dan Teknologi Sosial. TAKAFUL: Jurnal Ekonomi Dan
Perbankan Syariah, 1(1), 33-44.

Zulkarnain, M., Hilalludin, H., & Haironi, A. (2024). Prinsip Kesantunan Berbahasa

dalam Komunikasi Siswa di Sekolah. Dinamika Pembelajaran: Jurnal
Pendidikan Dan Bahasa, 1(3), 117-125.

175



