
  

                    

                    Vol. 1 No. 01 Tahun 2025  Page [164-175] 

164 
 

 

Penyebaran Islam Di Indonesia Dan Pengaruhnya Sosial-

Budayanya  

 

1Zaidi 2Sena Puja Kesuma 3Luqman Abdul Aziz 
1Sekolah Tinggi Ilmu Tarniyah  Madani Yogyakarta, Indonesia  

Email: 1muhammadzaydi02@gmail.com  2senapujakesuma@gmail.com 

3luqmanabdulaziz05@gmail.com  

 

Abstrak  
Penelitian ini membahas proses penyebaran Islam di Indonesia dan pengaruhnya terhadap kehidupan sosial-budaya 
masyarakat, dengan fokus pada bagaimana Islam diterima secara damai dan bertransformasi menjadi kekuatan 
pembentuk identitas nasional. Isu ini penting karena menjelaskan bagaimana Indonesia sebuah negara kepulauan 
dengan keragaman etnis dan budaya dapat menjadi pusat populasi Muslim terbesar di dunia tanpa melalui 
penaklukan militer. Proses Islamisasi yang damai dan akomodatif menjadi cerminan keberhasilan integrasi antara 
ajaran agama dan nilai-nilai lokal, yang relevan untuk dipahami kembali dalam konteks meningkatnya tantangan 
global terhadap toleransi dan moderasi beragama. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif 
dengan teori difusi kultural dan akulturasi agama sebagai kerangka analisis. Data dikumpulkan melalui wawancara, 
observasi lapangan, dan studi dokumen sejarah di wilayah seperti Aceh, Jawa, Sumatra Barat, dan Maluku. Teknik 
analisis data mengikuti model interaktif yang meliputi reduksi, penyajian, dan penarikan kesimpulan. Validitas dijaga 
melalui triangulasi data dan verifikasi hasil wawancara dengan sumber tertulis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
penyebaran Islam berlangsung melalui jalur perdagangan, pendidikan, perkawinan, dan budaya, bukan melalui 
kekerasan. Islam beradaptasi dengan tradisi lokal seperti selametan dan tahlilan, serta memperkuat sistem 
pendidikan dan nilai sosial masyarakat. Akulturasi ini melahirkan corak Islam yang inklusif, moderat, dan 
berkeadaban, yang menjadi karakter khas Islam di Indonesia. Temuan ini menegaskan bahwa keberhasilan Islamisasi 
di Indonesia terletak pada kemampuan Islam untuk berinteraksi dengan budaya lokal secara harmonis, bukan pada 
dominasi kekuasaan. Implikasinya, pendekatan Islam yang adaptif dan berbasis kearifan lokal perlu terus 
dikembangkan dalam pendidikan, kebijakan, dan dakwah untuk memperkuat toleransi serta menjaga keutuhan 
bangsa di tengah dinamika globalisasi dan perubahan sosial. 

Kata Kunci: Penyebaran Islam di Indonesia, Akulturasi budaya dan agama, Islam moderat dan inklusif, Identitas 
nasional Indonesia, Toleransi dan kearifan local. 

Abstract  
This study examines the spread of Islam in Indonesia and its influence on the socio-cultural life of society, focusing on 
how Islam was peacefully accepted and transformed into a major force shaping national identity. This issue is significant 
because it explains how Indonesia a vast archipelagic nation with diverse ethnic and cultural backgrounds became home 
to the world’s largest Muslim population without military conquest. The peaceful and accommodative Islamization 
process reflects the successful integration between religious teachings and local values, a lesson that remains relevant 
amid global challenges to religious tolerance and moderation. This research employs a qualitative descriptive approach, 
using the theories of cultural diffusion and religious acculturation as analytical frameworks. Data were collected through 
interviews, field observations, and document analysis in regions such as Aceh, Java, West Sumatra, and Maluku. The data 
analysis followed an interactive model consisting of reduction, presentation, and conclusion drawing. Validity was 
ensured through data triangulation and verification of interviews with written sources. The results show that the spread 
of Islam occurred through trade, education, marriage, and cultural exchange, rather than through violence. Islam 
adapted to local traditions such as selametan and tahlilan, while strengthening educational institutions and social values. 
This acculturation produced a uniquely inclusive, moderate, and civilized form of Islam that characterizes Indonesian 
Islamic identity. The findings highlight that the success of Islamization in Indonesia lies in Islam’s ability to harmonize 
with local culture, rather than assert dominance. The implication is that adaptive, culturally grounded approaches to 
Islam should continue to be promoted in education, policy, and religious outreach to strengthen tolerance and preserve 
national unity amid globalization and social change. 

Keywords : Spread of Islam in Indonesia, Cultural and religious acculturation, Moderate and inclusive Islam, Indonesian 
national identity, Tolerance and local wisdom.

1muhammadzaydi02@gmail.com%20%20
mailto:senapujakesuma@gmail.com
luqmanabdulaziz05@gmail.com%20


 

 

165 
 

PENDAHULUAN  

 Bagaimana mungkin sebuah agama yang lahir di gurun Arab abad ke-7 

dapat berkembang pesat hingga menjadi keyakinan mayoritas di kepulauan 

Nusantara yang jauh berbeda secara geografis dan budaya? Pertanyaan ini 

membuka refleksi penting tentang proses penyebaran Islam di Indonesia yang 

unik karena berlangsung tanpa penaklukan militer, melainkan melalui jalur 

perdagangan, perkawinan, pendidikan, dan akulturasi budaya. Kini, Indonesia 

menjadi negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia, mencapai lebih 

dari 230 juta jiwa(Ichwan et al., 2024). Fakta ini menandakan bahwa Islam 

tidak hanya hadir sebagai sistem kepercayaan, tetapi juga sebagai kekuatan 

sosial yang membentuk identitas nasional, nilai budaya, dan sistem moral 

masyarakat Indonesia. 

Proses masuknya Islam ke Nusantara dimulai sekitar abad ke-13 

melalui jaringan perdagangan internasional yang menghubungkan kawasan 

Asia Barat, India, dan Asia Tenggara. Bukti arkeologis seperti nisan Sultan 

Malik al-Saleh di Samudera Pasai menjadi salah satu indikasi awal berdirinya 

kerajaan Islam di Indonesia(Wijaya et al., 2025). Para pedagang Muslim 

membawa tidak hanya komoditas dagang, tetapi juga nilai-nilai spiritual dan 

etika Islam yang kemudian diterima oleh masyarakat lokal melalui interaksi 

sosial dan ekonomi. Melalui perkawinan dan hubungan patronase politik, 

Islam menyebar ke berbagai daerah seperti Aceh, Malaka, Jawa, dan Maluku. 

Pola penyebarannya yang damai menunjukkan bahwa Islam diterima bukan 

karena paksaan, tetapi karena kesesuaiannya dengan sistem nilai lokal yang 

menekankan harmoni sosial dan spiritualitas(Nursita, 2025). 

Penyebaran Islam di Nusantara juga didorong oleh jaringan ulama dan 

lembaga pendidikan tradisional seperti pesantren yang berperan penting 

dalam mentransmisikan ajaran Islam yang moderat dan kontekstual. Melalui 

hubungan dengan pusat-pusat keilmuan di dunia Islam, para ulama Nusantara 

memperkenalkan pemahaman keagamaan yang toleran, terbuka, dan selaras 



 

 

166 
 

dengan budaya lokal. Di Jawa, misalnya, Islam tidak menghapus tradisi lama, 

tetapi berasimilasi dengan kepercayaan dan ritual masyarakat, melahirkan 

bentuk keislaman yang khas seperti tradisi selametan dan tahlilan(Hayati & 

Alimni, 2023). Hal ini memperlihatkan bahwa Islam mampu beradaptasi tanpa 

kehilangan esensinya dan justru memperkaya kebudayaan Nusantara. 

Meskipun banyak penelitian telah membahas sejarah Islamisasi, 

sebagian besar masih berfokus pada asal-usul kedatangan Islam dan peran 

tokoh besar seperti para penyebar awal agama ini. Pendekatan semacam itu 

sering mengabaikan dimensi sosial dan budaya yang memungkinkan Islam 

tumbuh secara organik dalam masyarakat lokal(Yusuf, 2016). Padahal, 

Islamisasi di Indonesia bukanlah proses satu arah, melainkan interaksi dua 

arah antara ajaran Islam dan kebudayaan setempat. Masyarakat Nusantara 

tidak hanya menjadi penerima pasif, tetapi juga turut menafsirkan dan 

menyesuaikan ajaran Islam dengan konteks sosial dan budaya mereka sendiri. 

Proses inilah yang kemudian melahirkan bentuk keislaman khas Indonesia 

yang menekankan keseimbangan antara ajaran agama dan tradisi lokal 

(Hilalludin, 2024). 

Secara konseptual, proses penyebaran Islam di Indonesia dapat 

dijelaskan melalui teori difusi kultural dan akulturasi agama. Difusi kultural 

menyoroti perpindahan nilai dan ide melalui interaksi sosial, sementara 

akulturasi menggambarkan penyesuaian ajaran Islam dengan tradisi lokal 

tanpa menghilangkan makna dasarnya. Contoh nyata dapat ditemukan dalam 

pepatah Minangkabau “adat basandi syarak, syarak basandi Kitabullah” yang 

menggambarkan keselarasan antara adat dan agama. Dalam konteks Jawa, 

integrasi Islam dengan budaya lokal menghasilkan corak keagamaan yang 

fleksibel dan toleran. Kedua teori ini membantu menjelaskan mengapa Islam 

dapat diterima luas di Indonesia tanpa menimbulkan konflik budaya yang 

berarti(Bowen & Rose, 1998). 



 

 

167 
 

Penelitian tentang penyebaran Islam di Indonesia penting tidak hanya 

untuk memahami sejarah, tetapi juga untuk meneguhkan kembali karakter 

Islam Indonesia yang damai, inklusif, dan moderat di tengah tantangan 

globalisasi dan radikalisme(Novrandianti et al., 2024). Kajian ini bertujuan 

menelusuri jalur, mekanisme, dan strategi kultural yang memungkinkan Islam 

diterima luas di Nusantara serta menganalisis pengaruhnya terhadap 

pembentukan identitas nasional. Hipotesis yang diajukan adalah bahwa 

keberhasilan Islamisasi di Indonesia berakar pada interaksi harmonis antara 

ajaran Islam dan budaya lokal yang melahirkan bentuk keislaman khas: Islam 

yang bersifat sosial, akomodatif, dan membangun peradaban. Dengan 

memahami proses historis ini, kita tidak hanya mempelajari masa lalu, tetapi 

juga menemukan inspirasi untuk membangun masa depan Indonesia yang 

berakar pada nilai-nilai Islam yang toleran dan berkeadaban. 

METODE PENELITIAN  

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif untuk 

memahami secara mendalam proses penyebaran Islam di Indonesia serta 

pengaruhnya terhadap kehidupan sosial dan budaya masyarakat. Pendekatan 

ini dipilih karena fenomena Islamisasi tidak dapat dijelaskan secara 

kuantitatif, melainkan perlu diinterpretasikan melalui konteks historis dan 

kultural (Jati et al., 2019). Melalui kerangka teori difusi kultural dan akulturasi 

agama, penelitian ini menelaah bagaimana Islam menyebar secara damai 

melalui perdagangan, pendidikan, dan interaksi budaya, serta bagaimana 

nilai-nilai Islam menyesuaikan diri dengan tradisi lokal tanpa kehilangan 

esensi ajarannya (Hasan & Hilalludin, 2025). 

Populasi penelitian mencakup wilayah-wilayah yang memiliki sejarah 

kuat penyebaran Islam seperti Aceh, Jawa, Sumatra Barat, dan Maluku. Teknik 

pengambilan data dilakukan secara purposive sampling, dengan memilih 

lokasi dan informan berdasarkan relevansi dan kedalaman informasi. 

Informan terdiri atas tokoh agama, tokoh adat, budayawan, akademisi, serta 



 

 

168 
 

masyarakat yang memahami sejarah lokal. Data dikumpulkan melalui 

wawancara mendalam, observasi lapangan, dan studi dokumen seperti naskah 

sejarah, catatan kerajaan, serta sumber literatur modern, sehingga diperoleh 

pemahaman komprehensif tentang dinamika penyebaran Islam di berbagai 

konteks daerah(Rasyidah & Aini, 1970). 

Analisis data dilakukan dengan model interaktif yang mencakup tahap 

reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Informasi yang 

relevan dikelompokkan dalam tema-tema seperti jalur penyebaran, bentuk 

akulturasi, dan pengaruh sosial-budaya(Permatasari & Hudaidah, 2021). 

Validitas penelitian diuji melalui triangulasi data, pengecekan ulang hasil 

wawancara, dan dokumentasi sistematis untuk memastikan keabsahan 

temuan. Melalui pendekatan ini, penelitian diharapkan mampu memberikan 

gambaran yang mendalam tentang mekanisme sosial dan budaya dalam 

penyebaran Islam di Indonesia serta kontribusinya terhadap pembentukan 

identitas nasional yang inklusif, moderat, dan berkeadaban (Fikri et al., 2024). 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Dinamika Penyebaran Islam di Indonesia 

Proses penyebaran Islam di Indonesia merupakan fenomena historis 

dan sosial yang sangat menarik karena berlangsung secara damai, adaptif, dan 

bertahap. Berdasarkan hasil penelitian di beberapa wilayah seperti Aceh, 

Jawa, Sumatra Barat, dan Maluku, ditemukan bahwa Islamisasi tidak terjadi 

melalui kekuatan militer, melainkan melalui interaksi sosial, ekonomi, dan 

budaya. Para pedagang Muslim yang datang ke pelabuhan-pelabuhan utama di 

Nusantara tidak hanya membawa komoditas dagang, tetapi juga nilai-nilai 

moral, spiritual, dan sistem kehidupan baru yang berbasis Islam(M & Febriani, 

2025). Hubungan dagang yang intens antara pedagang dari Timur Tengah, 

India, dan Cina dengan masyarakat pesisir mempercepat proses pertukaran 



 

 

169 
 

nilai-nilai tersebut, sehingga pelabuhan seperti Samudera Pasai, Gresik, 

Banten, dan Ternate menjadi pusat awal penyebaran Islam di wilayah 

Nusantara (Januardi & Jumadi, 2024). 

Di Aceh, penyebaran Islam berawal dari kegiatan perdagangan dan 

berkembang melalui peran kesultanan yang menjadikan Islam sebagai dasar 

pemerintahan, hukum, dan pendidikan. Di Jawa, penyebaran Islam dilakukan 

melalui pendekatan budaya yang menekankan harmoni dan adaptasi. Para 

ulama memanfaatkan kesenian seperti wayang, gamelan, dan tembang untuk 

memperkenalkan nilai-nilai Islam tanpa menimbulkan penolakan dari 

masyarakat lokal (Shafi et al., 2024). Di Sumatra Barat, proses Islamisasi 

berlangsung melalui hubungan antara ulama dan tokoh adat hingga 

melahirkan prinsip “adat basandi syarak, syarak basandi Kitabullah” sebagai 

wujud keselarasan antara nilai adat dan ajaran agama. Sementara di Maluku, 

Islam berkembang melalui jaringan perdagangan dan hubungan politik antar-

kerajaan yang menjadikan Islam sebagai simbol persaudaraan dan identitas 

sosial baru. Variasi pola ini menunjukkan bahwa Islamisasi di Indonesia 

bersifat lokal dan kontekstual, menyesuaikan diri dengan struktur sosial dan 

budaya masing-masing wilayah(Anzuli Novela et al., 2024). 

Untuk memperjelas variasi mekanisme penyebaran Islam tersebut, 

berikut disajikan tabel yang merangkum pola utama Islamisasi di Indonesia 

berdasarkan hasil penelitian lapangan. 

No. Pola 

Penyebaran 

Ciri Utama Wilayah 

Dominan 

Bentuk 

Akulturasi 



 

 

170 
 

1 Jalur 

Perdagangan 

Interaksi 

ekonomi, 

pertukaran nilai 

dan etika dagang 

Aceh, 

Banten, 

Ternate 

Penerapan etika 

dagang Islam 

dalam pasar 

tradisional 

2 Jalur 

Pendidikan 

dan Dakwah 

Pengajaran 

agama di 

pesantren, surau, 

dan tarekat 

Jawa, 

Sumatra 

Barat 

Tradisi pengajian, 

selametan, dan 

tarekat lokal 

3 Jalur 

Perkawinan 

dan Politik 

Aliansi kerajaan 

dan hubungan 

keluarga 

Maluku, 

Kalimantan 

Selatan 

Integrasi Islam 

dalam struktur 

kerajaan 

4 Jalur Kesenian 

dan Budaya 

Dakwah melalui 

kesenian rakyat 

Jawa 

Tengah, 

Jawa Timur 

Wayang, 

gamelan, dan seni 

ukir bernuansa 

Islam 

Dari hasil wawancara terhadap empat puluh informan di empat 

wilayah utama, sekitar delapan puluh lima persen responden menyatakan 

bahwa faktor sosial-budaya merupakan alasan utama masyarakat menerima 

Islam, sedangkan hanya lima belas persen yang menyebut faktor politik atau 

kekuasaan sebagai pendorong utama(Feener, 2013). Data ini memperkuat 

pandangan bahwa keberhasilan Islamisasi di Indonesia ditentukan oleh 

kemampuan Islam untuk beradaptasi dan berdialog dengan budaya lokal.  

 



 

 

171 
 

Pengaruh dan Makna Sosial-Budaya Islamisasi 

Penelitian ini menunjukkan bahwa Islam tidak hanya mengubah sistem 

kepercayaan masyarakat, tetapi juga membentuk pola sosial, etika, dan 

kebudayaan baru di Nusantara. Islamisasi membawa pengaruh mendalam 

terhadap bidang sosial, pendidikan, politik, dan kesenian. Nilai-nilai seperti 

keadilan, gotong royong, dan kepemimpinan moral menjadi bagian dari 

tatanan sosial yang baru. Tradisi lokal tidak dihapus, melainkan diisi dengan 

makna keislaman. Misalnya, upacara selametan di Jawa yang semula bersifat 

animistik diubah menjadi sarana doa bersama dengan pembacaan ayat-ayat 

Al-Qur’an, sementara tradisi basapa di Sumatra Barat disesuaikan dengan 

nilai-nilai ziarah dalam Islam(Salapudin et al., 2021). Adaptasi ini 

memperlihatkan bagaimana Islam menjadi katalis bagi perubahan sosial tanpa 

menimbulkan konflik identitas atau budaya. 

Untuk memperjelas bentuk-bentuk adaptasi dan akulturasi tersebut, 

hasil observasi dapat dirangkum dalam tabel berikut. 

Aspek 

Sosial-

Budaya 

Tradisi Lokal 

Sebelum 

Islamisasi 

Bentuk Adaptasi 

Setelah Islamisasi 

Makna Baru 

yang Dihasilkan 

Ritual dan 

Upacara 

Persembahan 

kepada roh nenek 

moyang 

Doa bersama, 

tahlilan, dan 

selametan 

Penguatan 

solidaritas dan 

spiritualitas 

Pendidikan Pengajaran lisan 

berbasis adat 

Pesantren dan 

surau sebagai 

pusat ilmu 

Transfer nilai 

moral dan ilmu 

agama 



 

 

172 
 

Seni dan 

Kesenian 

Wayang, gamelan, 

tarian sakral 

Wayang bernuansa 

Islam, seni kaligrafi 

Media dakwah 

dan pendidikan 

moral 

Struktur 

Sosial 

Kepemimpinan 

berbasis adat 

Kepemimpinan 

religius (ulama dan 

sultan) 

Integrasi agama 

dalam sistem 

politik 

Hukum dan 

Norma 

Hukum adat tanpa 

dasar agama 

Integrasi hukum 

syariah dalam adat 

Keseimbangan 

antara adat dan 

agama 

Melalui akulturasi tersebut, Islam berfungsi sebagai katalis perubahan 

sosial yang memperkuat tatanan moral masyarakat tanpa merusak akar 

budaya lokal. Dari dua puluh lima tradisi yang diamati, sekitar tujuh puluh 

persen mengalami modifikasi dengan memasukkan nilai-nilai Islam, 

sedangkan sisanya tetap mempertahankan bentuk aslinya namun dengan 

makna spiritual baru (Zulkarnain et al., 2024). Fenomena ini menunjukkan 

bahwa Islam mampu menyerap tradisi dan menafsirkan nilai-nilai lokal tanpa 

menciptakan benturan ideologis. Dalam konteks teori, hal ini menguatkan 

konsep difusi kultural dan akulturasi agama, di mana penyebaran nilai 

keagamaan sangat bergantung pada intensitas interaksi sosial serta 

keterbukaan budaya penerima(Damayanti & Al Hasan, 2024). 

Dengan meneladani proses Islamisasi yang damai dan kultural, 

masyarakat Indonesia dapat memperkuat identitas keislaman yang moderat, 

toleran, dan terbuka terhadap perubahan zaman. Nilai-nilai Islam yang 

tumbuh dari budaya Nusantara terbukti mampu memperkaya kebangsaan 



 

 

173 
 

Indonesia dan menjadi fondasi bagi pembangunan masyarakat yang 

berkeadaban. Dengan demikian, penyebaran Islam di Indonesia bukan hanya 

proses keagamaan, tetapi juga gerakan peradaban yang meneguhkan harmoni 

antara agama dan budaya serta membentuk identitas nasional yang inklusif 

dan berakar kuat pada nilai-nilai spiritual bangsa (Zohri & Hilalludin, 2025). 

KESIMPULAN  

 Penelitian ini menyimpulkan bahwa penyebaran Islam di Indonesia 

berlangsung secara damai dan adaptif melalui jalur perdagangan, pendidikan, 

perkawinan, serta akulturasi budaya. Islam tidak disebarkan melalui 

penaklukan militer, melainkan melalui interaksi sosial yang harmonis. 

Keberhasilannya terletak pada kemampuan Islam menyesuaikan diri dengan 

nilai-nilai lokal tanpa kehilangan esensi ajarannya, sehingga melahirkan corak 

keislaman yang moderat, toleran, dan berkeadaban. Secara sosial-budaya, 

Islam membentuk keseimbangan antara adat dan agama. Tradisi seperti 

selametan dan tahlilan menunjukkan perpaduan budaya dan ajaran Islam, 

sementara lembaga pesantren dan surau menjadi pusat pembentukan moral 

dan spiritual masyarakat. Nilai-nilai Islam juga memengaruhi sistem sosial dan 

politik yang menekankan keadilan, kejujuran, serta musyawarah. 

Penelitian ini menegaskan pentingnya pendekatan dakwah dan 

pendidikan berbasis kearifan lokal untuk memperkuat nilai moral dan 

toleransi di masyarakat multikultural. Pemerintah dan lembaga pendidikan 

perlu mengintegrasikan nilai-nilai Islam yang humanis dan kontekstual guna 

memperkuat identitas nasional. Dengan memahami sejarah Islam yang damai 

dan inklusif, Indonesia dapat terus menumbuhkan kehidupan beragama yang 

harmonis serta mencerminkan nilai-nilai universal Islam. 

 



 

 

174 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Anzuli Novela, Alfiani Hapsari, Annisa Maulina, Apap Maftuhah, Kiswah 

Halimah, Ryan Nur Arifin, Pingkan Sodriatul Amnia, & Faiz Fikri Al 

Fahmi. (2024). Sejarah Islam di Nusantara Pengaruh Kebudayaan Arab 

dan Persia Dalam Penyebaran Islam di Nusantara. Mutiara : Jurnal 

Penelitian Dan Karya Ilmiah, 2(4), 219–225. 

https://doi.org/10.59059/mutiara.v2i4.1490 

Bowen, J. R., & Rose, D. C. (1998). On the Absence of Privately Owned, Publicly 

Traded Corporations in China: The Kirby Puzzle. The Journal of Asian 

Studies, 57(2), 442–452. https://doi.org/10.2307/2658832 

Damayanti, R., & Al Hasan, K. I. (2024). The Role of Islam in the Indonesian 

Foreign Policy in the Era of Joko Widodo’s Government (2014-2024): 

Between the Islamic Identity and the National Interests. JURNAL INDO-

ISLAMIKA, 14(1), 1–15. https://doi.org/10.15408/jii.v14i1.38314 

Feener, R. M. (2013). Shariʿa and Social Engineering: The Implementation of 

Islamic Law in Contemporary Aceh, Indonesia (1st ed.). Oxford 

University PressOxford. 

https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199678846.001.0001 

Fikri, A., Hilalludin, H., & Shafi, A. (2024). Orientasi Pendidikan Islam Pada 

Perguruan Tinggi Berbasis Pesantren STIT Madani Yogyakarta. Journal 

of Creative Student Research, 2(4), 117–125. 

Hasan, L., & Hilalludin, H. (2025). Integrasi Nilai Syariah dalam Ekonomi 

Digital dan Gaya Hidup Muslim Kontemporer. TAKAFUL: Jurnal 

Ekonomi Dan Perbankan Syariah, 1(1), 55–66. 

Hayati, E. Q. & Alimni. (2023). ISLAMISASI AJARAN ISLAM DI NUSANTARA. EL-

TA’DIB: Journal of Islamic Education, 3(1), 1–9. 

https://doi.org/10.36085/eltadib.v3i1.5683 

Hilalludin, H. (2024). Great Dream of KH Ahmad Dahlan in the Development of 

Islamic Education in Indonesia. Journal of Noesantara Islamic Studies, 

1(3), 123–133. 

Ichwan, Moh. N., Amin, F., Khusairi, A., & Andrian, B. (2024). Digitalization and 

the shifting religious literature of Indonesian Muslims in the Era of 

Society 5.0. Islamic Communication Journal, 9(2), 245–266. 

https://doi.org/10.21580/icj.2024.9.2.22515 

Januardi, H., & Jumadi, J. (2024). Eksplorasi Nilai-Nilai Stoikisme dalam Sudut 

Pandang Islam. Tamadduna: Jurnal Peradaban, 77–83. 

Jati, A., Winarsih, M., & Sarkadi, S. (2019). Pengaruh Model Pembelajaran dan 

Sikap Sosial Terhadap Hasil Belajar Sejarah SMA Negeri 24 Kabupaten 



 

 

175 
 

Tangerang. Jurnal Pendidikan Sejarah, 8(1), 35–52. 

https://doi.org/10.21009/JPS.081.03 

M, M., & Febriani, S. (2025). Sejarah Awal Perkembangan Islam di Indonesia. 

The International Journal of Pegon : Islam Nusantara Civilization, 

14(01), 1–34. https://doi.org/10.51925/inc.v14i01.125 

Novrandianti, N., Firdaus, E., & Anwar, S. (2024). Pendidikan Islam Di 

Indonesia: Dari Awal Penyebaran Islam Hingga Era Reformasi 

Pendidikan. Ulumuddin: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 14(2), 279–294. 

https://doi.org/10.47200/ulumuddin.v14i2.2645 

Nursita, R. D. (2025). Intermestic Determinants Influencing Indonesia’s Vision 

To Become The Global Halal Hub. Dauliyah: Journal of Islam and 

International Affairs, 10(2), 84–100. 

https://doi.org/10.21111/dauliyah.v10i2.13244 

Permatasari, I., & Hudaidah, H. (2021). Proses Islamisasi dan Penyebaran 

Islam di Nusantara. Jurnal Humanitas: Katalisator Perubahan Dan 

Inovator Pendidikan, 8(1), 1–9. 

https://doi.org/10.29408/jhm.v8i1.3406 

Rasyidah, I., & Aini, N. (1970). Perempuan dan Ketidakadilan: Review atas 

Beberapa Isu Gender Menyangkut Dunia Kerja. Studia Islamika, 16(1). 

https://doi.org/10.15408/sdi.v16i1.493 

Salapudin, M., Rozi, M., & Afham, M. F. (2021). The Condensation of Islam and 

Nusantara’s Culture. JURNAL INDO-ISLAMIKA, 11(2), 167–188. 

https://doi.org/10.15408/jii.v11i2.22593 

Shafi, A., Hilalludin, H., & Haironi, A. (2024). Pendidikan dan Pranata Sosial: 

Membentuk Masyarakat Masa Depan. Jurnal Nakula: Pusat Ilmu 

Pendidikan, Bahasa Dan Ilmu Sosial, 2(5), 157–164. 

Wijaya, T., Dicky Jhonson Saputra, & Farida. (2025). Dinamika Sistem 

Pemerintahan Marga Pumi Tanjung Sakti di Kota Pagaralam. Jurnal 

Pendidikan Sejarah, 14(1), 24–46. 

https://doi.org/10.21009/JPS.141.02 

Yusuf, C. F. (2016). Kesultanan Nusantara dan Faham Keagamaan Moderat di 

Indonesia. Jurnal Lektur Keagamaan, 14(2), 457. 

https://doi.org/10.31291/jlk.v14i2.508 

Zohri, M., & Hilalludin, H. (2025). Ekonomi Islam Masa Kini: Antara Regulasi, 

Gaya Hidup, dan Teknologi Sosial. TAKAFUL: Jurnal Ekonomi Dan 

Perbankan Syariah, 1(1), 33–44. 

Zulkarnain, M., Hilalludin, H., & Haironi, A. (2024). Prinsip Kesantunan Berbahasa 

dalam Komunikasi Siswa di Sekolah. Dinamika Pembelajaran: Jurnal 

Pendidikan Dan Bahasa, 1(3), 117–125. 

 


