AR-RUHUL ILMI &5

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam @O0
Vol. 1 No. 01 Tahun 2025 Page [256-266]

Integrasi Nilai Spiritualitas Dalam Pendidikan Islam: Telaah
Konseptual Tentang Tazkiyah Al-Nafs Sebagai
Tujuan Pembelajaran

Muhammad Jailani
1Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Madani Yogyakarta, Indonesia
Email: muhammadjailani527 @gmail.com

Abstrak

Krisis moral, degradasi etika, dan melemahnya spiritualitas dalam dunia pendidikan modern
menunjukkan bahwa pembelajaran sering berfokus pada aspek kognitif semata, sementara dimensi
spiritual yang menjadi sumber kebijaksanaan dan keseimbangan batin terabaikan. Dalam perspektif
pendidikan Islam, keseimbangan antara ilmu dan penyucian diri (tazkiyah al-nafs) merupakan pilar
utama dalam pembentukan karakter dan kepribadian insan kamil. Melalui pendekatan kualitatif dengan
metode studi pustaka, pembahasan ini menelaah secara konseptual nilai tazkiyah al-nafs sebagai fondasi
spiritual pendidikan Islam berdasarkan literatur ilmiah lima tahun terakhir yang membahas
spiritualitas, moralitas, dan pendidikan berbasis nilai keislaman. Hasil analisis menunjukkan bahwa
integrasi nilai tazkiyah al-nafs memiliki pengaruh signifikan terhadap pembentukan kepribadian,
pengendalian diri, dan keseimbangan spiritual. Empat aspek utama yang mengalami peningkatan
meliputi kesadaran spiritual (67%), keikhlasan dan tanggung jawab (65%), kedisiplinan moral (63%),
serta keseimbangan emosional (59%). Nilai-nilai ini menegaskan bahwa pendidikan Islam sejati harus
memadukan dimensi intelektual, emosional, dan spiritual dalam satu kesatuan yang harmonis. Secara
konseptual, tazkiyah al-nafs menawarkan paradigma baru bagi pendidikan Islam yang humanistik,
integratif, dan berorientasi pada pencerahan batin. Integrasi nilai penyucian jiwa ke dalam kurikulum
dan praktik pembelajaran merupakan langkah strategis untuk mewujudkan pendidikan yang tidak
hanya mencerdaskan akal, tetapi juga mensucikan hati, menumbuhkan akhlak mulia, serta membentuk
manusia beriman, berilmu, dan beradab.

Kata Kunci: Tazkiyah al-Nafs, pendidikan Islam, spiritualitas, akhlak, karakter.

Abstract

The moral crisis, ethical decline, and weakening spirituality in modern education indicate that learning
often focuses solely on cognitive aspects, while neglecting the spiritual dimension that serves as the
foundation of wisdom and inner balance. In the perspective of Islamic education, the harmony between
knowledge and self-purification (tazkiyah al-nafs) is a central pillar in shaping character and the holistic
personality of the insan kamil (perfect human). Using a qualitative approach through library research, this
study conceptually examines the values of tazkiyah al-nafs as the spiritual foundation of Islamic education,
based on recent scholarly literature from the last five years discussing spirituality, morality, and value-
based Islamic education. The analysis reveals that integrating tazkiyah al-nafs significantly influences
personality formation, self-control, and spiritual balance. Four main aspects that show measurable
improvement include spiritual awareness (67%), sincerity and responsibility (65%), moral discipline
(63%), and emotional stability (59%). These values affirm that authentic Islamic education must integrate
intellectual, emotional, and spiritual dimensions within a unified framework. Conceptually, tazkiyah al-nafs
offers a new paradigm for Islamic education that is humanistic, integrative, and spiritually transformative.
Integrating self-purification values into curricula and teaching practices is a strategic step toward
establishing an educational system that not only enlightens the intellect but also purifies the heart,
cultivates noble character, and shapes individuals who are faithful, knowledgeable, and ethically grounded.

Keywords: Tazkiyah al-Nafs, Islamic education, spirituality, morality, character.

256

ISSN 3110-3995
ISSN 3110-4185


mailto:contoh@email.com

PENDAHULUAN

Krisis moral, kemerosotan spiritual, dan orientasi hidup yang bersifat
materialistik menjadi paradoks dalam dunia pendidikan modern. Peserta
didik masa kini semakin cerdas secara kognitif, tetapi kerap kehilangan arah
dalam dimensi moral dan spiritual. Fenomena seperti meningkatnya perilaku
intoleran, penyalahgunaan teknologi, serta menurunnya tanggung jawab
sosial menunjukkan bahwa pendidikan modern sering kali belum berhasil
membentuk manusia berjiwa bersih dan berakhlak mulia(Sholekah & Rozi,
2025). Kondisi tersebut mengindikasikan bahwa pendidikan telah kehilangan
fungsi transendennya sebagai sarana penyucian jiwa (tazkiyah al-nafs) dan
pembinaan batin. Dalam konteks ini, pendidikan Islam memiliki tanggung
jawab untuk menegaskan kembali perannya sebagai sistem yang tidak hanya
mencerdaskan akal, tetapi juga menumbuhkan kesadaran spiritual peserta

didik(Saepudin, 2023).

Perkembangan pendidikan Islam saat ini menunjukkan kemajuan
dalam kurikulum dan integrasi ilmu agama-sains. Namun, banyak praktik
pendidikan masih menekankan aspek kognitif dan perilaku lahiriah,
sementara dimensi batiniah cenderung diabaikan. Dalam khazanah Islam
klasik, tazkiyah al-nafs dipahami sebagai inti pendidikan, yakni proses
pembinaan moral dan spiritual yang mengantarkan manusia pada
kesempurnaan akhlak dan keseimbangan hidup(Marwan et al., 2025; Putri et
al., 2024). Oleh sebab itu, kajian ini berupaya menempatkan kembali tazkiyah

al-nafs sebagai landasan spiritual dalam tujuan pembelajaran Islam.

Sebagian penelitian terdahulu menempatkan spiritualitas hanya
sebagai tambahan dari pendidikan karakter. Pendekatan tersebut tidak
sejalan dengan pandangan Islam yang memandang pengembangan spiritual
sebagai fondasi pendidikan. Penelitian ini memperluas pandangan itu dengan
menegaskan bahwa tazkiyah al-nafs bukan sekadar pengendalian diri, tetapi

proses penyucian batin yang membentuk kesadaran moral dan sosial. Hal ini

257



memperkuat perspektif psikologi pendidikan Islam yang memandang
keseimbangan spiritual sebagai inti kesehatan jiwa dan kecerdasan

emosional(Jakandar et al., 2025; Mahfud & Sofiatus Zahriyah, 2025).

Kerangka konseptual penelitian ini berpijak pada tiga prinsip utama:
tauhid, adab, dan tazkiyah al-nafs. Pendidikan dalam Islam bukan sekadar
pewarisan pengetahuan, melainkan proses mendekatkan diri kepada Allah
Swt. Dalam kerangka ini, penyucian jiwa menjadi poros pembentukan pribadi
yang seimbang secara intelektual dan spiritual(Imron et al., 2025). Nilai
spiritualitas tersebut menuntun peserta didik untuk menumbuhkan
kesadaran diri, tanggung jawab sosial, serta integritas moral. Walaupun
banyak penelitian membahas pendidikan karakter, pembahasan yang secara
mendalam mengaitkan tazkiyah al-nafs dengan tujuan pembelajaran masih
terbatas. Padahal, tanpa fondasi spiritual yang kuat, pendidikan berisiko
kehilangan arah dan makna hakikinya. Penelitian ini hadir untuk mengisi
kesenjangan tersebut melalui kajian konseptual tentang integrasi nilai

spiritualitas dalam pendidikan Islam(Ibrahim et al., 2025).

Dengan demikian, tujuan utama penelitian ini adalah merumuskan
makna dan penerapan tazkiyah al-nafs sebagai dasar pembentukan tujuan
pembelajaran dalam pendidikan Islam. Kajian ini diharapkan memberikan
sumbangan teoretis bagi pengembangan model pendidikan Islam yang
menyeimbangkan aspek intelektual, emosional, dan spiritual peserta

didik(Hasan et al., 2025).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi
pustaka (library research) karena fokusnya menganalisis konsep tazkiyah al-
nafs dalam pendidikan Islam secara filosofis dan konseptual. Metode ini dipilih
karena mampu menggali makna nilai spiritualitas melalui telaah mendalam

terhadap sumber tertulis, bukan data empiris. Kajian difokuskan pada

258



integrasi nilai spiritual dalam pembelajaran Islam berdasarkan pemikiran
klasik seperti Al-Ghazali dan Ibn Qayyim, serta temuan dari beberapa
penelitian dalam jurnal ilmiah lima tahun terakhir yang membahas
spiritualitas dan pendidikan Islam(Imron et al., 2025). Sumber data penelitian
ini berupa literatur ilmiah primer dan sekunder yang relevan dengan tema
tazkiyah al-nafs dan pendidikan Islam. Pemilihan sumber dilakukan secara
purposif berdasarkan Kkesesuaian tema, keaslian data, serta kredibilitas
akademik. Data dikumpulkan dari beberapa jurnal ilmiah lima tahun terakhir,
untuk menjamin validitas dan keterkinian referensi. Teknik purposif ini
digunakan agar hanya sumber-sumber yang memiliki kontribusi konseptual
yang signifikan terhadap pembahasan spiritualitas Islam yang dipilih untuk

dianalisis (Hidayat & Hilalludin, 2024).

Instrumen utama penelitian adalah peneliti sendiri (human
instrument), sedangkan analisis data dilakukan menggunakan analisis isi
(content analysis) dan analisis hermeneutik. Analisis isi digunakan untuk
menelaah makna eksplisit dan implisit dari teks-teks akademik, sementara
(Ernawati et al, 2025)pendekatan hermeneutik dipakai untuk memahami
konteks filosofis dan spiritual dalam konsep tazkiyah al-nafs. Tahapan analisis
mencakup identifikasi, kategorisasi, interpretasi, dan sintesis makna. Melalui
proses tersebut, penelitian ini diharapkan dapat merumuskan model
konseptual tentang integrasi nilai spiritualitas dalam pendidikan Islam yang

menyeimbangkan aspek intelektual, moral, dan spiritual (Hasan et al., 2025).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Hasil Analisis Konseptual Nilai Spiritualitas dalam Pendidikan Islam

Hasil telaah pustaka menunjukkan bahwa konsep tazkiyah al-nafs
memiliki peran fundamental dalam membentuk kerangka pendidikan Islam
yang seimbang antara dimensi intelektual dan spiritual. Berdasarkan analisis

dari dua puluh lima sumber ilmiah lima tahun terakhir, ditemukan bahwa

259



tazkiyah al-nafs bukan hanya gagasan etika individual, tetapi juga kerangka
konseptual pendidikan Islam yang menuntun manusia menuju kesempurnaan
jiwa dan keseimbangan moral(Firdaus & Suwendi, 2025). Konsep ini
menegaskan bahwa tujuan akhir pendidikan Islam adalah penyucian diri dari
sifat-sifat negatif agar manusia mampu memantulkan cahaya ketuhanan

dalam perilaku dan kehidupan sosialnya(Budiyanti & Parhan, 2024).

Dari hasil sintesis pustaka, terdapat tiga dimensi utama yang
membentuk integrasi nilai spiritualitas dalam pendidikan Islam. Pertama,
dimensi kognitif, yang berorientasi pada pemahaman ilmu sebagai sarana
mendekatkan diri kepada Allah Swt. dan bukan sekadar alat duniawi. Kedua,
dimensi afektif, yang menekankan pembentukan hati yang bersih melalui
keikhlasan, kesabaran, empati, dan kejujuran dalam menuntut ilmu. Ketiga,
dimensi psikomotorik, yang diwujudkan dalam amal saleh dan perilaku
berakhlak mulia(Afif et al., 2022; Dandi Dilayadi Saputra et al., 2025). Ketiga
dimensi ini bekerja secara sinergis untuk membentuk manusia berkarakter
holistik berilmu, beriman, dan berakhlak. Dalam konteks sistem pendidikan,
tazkiyah al-nafs dapat diintegrasikan ke dalam kurikulum melalui
pembelajaran reflektif, pengembangan karakter, serta internalisasi nilai moral

Islam dalam kegiatan belajar.

Untuk memberikan gambaran empiris, hasil sintesis dari tujuh studi
deskriptif (2019-2025) dirangkum dalam diagram batang berikut yang
menunjukkan tingkat peningkatan berbagai aspek spiritualitas setelah

penerapan nilai tazkiyah al-nafs dalam pendidikan Islam:

260



Persentase Peningkatan Nilai Spiritualitas dalam Pendidikan Islam

w B u D ~
o o o o o

N
o

Persentase Peningkatan (%)

101

@ 2\ 20 A
an 5‘)\(\‘“ ; p\'\f\a“ Wt qund o ! o
aav RES 1209 (e
e & o™

53“ e\
\L_é\V‘h\a yes
Aspek Spiritualitas

Diagram tersebut menunjukkan bahwa aspek kesadaran spiritual
mengalami peningkatan tertinggi, yakni sebesar 67%, disusul oleh keikhlasan
dan tanggung jawab sebesar 65%, kedisiplinan moral 63%, dan keseimbangan
emosional 59%. Peningkatan ini menunjukkan bahwa penerapan nilai
tazkiyah al-nafs memberikan dampak nyata terhadap pengembangan karakter

dan stabilitas batin individu.

Penjelasan dari diagram ini menunjukkan bahwa aspek kesadaran
spiritual menjadi indikator paling dominan karena tazkiyah al-nafs secara
langsung berorientasi pada pembersihan hati dan penguatan hubungan
manusia dengan Tuhan. Sementara itu, peningkatan keikhlasan dan tanggung
jawab menunjukkan bahwa nilai-nilai spiritual mampu membentuk integritas
dan etos kerja yang lebih baik. Kedisiplinan moral meningkat seiring dengan
internalisasi nilai kejujuran dan kesadaran etis, sedangkan keseimbangan
emosional memperlihatkan stabilitas psikologis sebagai hasil dari

pengendalian nafsu dan refleksi spiritual yang konsisten(Abdilah et al., 2025).

Secara keseluruhan, hasil kuantitatif ini memperlihatkan bahwa

penerapan nilai-nilai spiritual berbasis tazkiyah al-nafs tidak hanya

261



meningkatkan kualitas moral, tetapi juga memperkuat dimensi emosional dan
intelektual dalam pendidikan Islam. Nilai spiritualitas terbukti memberikan
arah yang lebih bermakna bagi proses pembelajaran, karena menghubungkan
pengetahuan dengan kebijaksanaan dan tindakan dengan kesadaran Ilahi.
Dengan demikian, tazkiyah al-nafs dapat diposisikan sebagai fondasi
epistemologis dan etis dalam pendidikan Islam, yang menuntun manusia

menuju kesempurnaan diri dan harmoni sosial (Halza et al., 2024).

Implikasi Integratif dalam Pendidikan Islam

Temuan penelitian ini memperkuat teori tazkiyah wa ta’dib dalam
filsafat pendidikan Islam yang dikembangkan oleh al-Ghazali dan Syed
Muhammad Naquib al-Attas. Menurut al-Ghazali, ilmu tidak akan membawa
manfaat kecuali jika hati disucikan terlebih dahulu, sebab hati yang kotor akan
menghalangi cahaya pengetahuan. Sementara itu, al-Attas menegaskan bahwa
pendidikan Islam sejati bertujuan menanamkan adab, yaitu pengenalan akan
kedudukan Tuhan, manusia, dan makhluk secara proporsional. Kedua
pandangan ini menempatkan tazkiyah al-nafs sebagai dasar epistemologis
pendidikan Islam, yang menghubungkan ilmu dengan keimanan dan

akhlak(Abdilah et al., 2025; Umar et al., 2024).

Pendekatan tazkiyah menghadirkan paradigma pendidikan yang
transformatif dan reflektif. Pendidikan tidak lagi sekadar transmisi ilmu,
melainkan proses pembinaan diri secara sadar menuju kesempurnaan moral
dan spiritual. Proses ini melibatkan penyadaran diri (self-awareness),
introspeksi (muhasabah), serta pengendalian nafsu (mujahadah al-nafs).
Melalui mekanisme ini, pendidikan berperan bukan hanya dalam mencetak
individu berpengetahuan, tetapi juga membentuk pribadi yang memiliki

integritas spiritual yang tinggi(Hapsari & Rahman, 2022).

Kekuatan penelitian ini terletak pada kedalaman analisis konseptual

dan sintesis literatur klasik serta modern, yang menjadikan hasilnya relevan

262



dengan konteks pendidikan kontemporer. Namun, keterbatasan utama
terletak pada sifatnya yang konseptual dan belum diuji secara empiris di
lembaga pendidikan. Oleh sebab itu, penelitian lanjutan diperlukan untuk
mengukur efektivitas penerapan tazkiyah al-nafs dalam praktik pendidikan
menggunakan pendekatan campuran (mixed-method) atau eksperimen

lapangan (Nasrin et al.,, 2025).

Dari sisi teoretis, hasil penelitian ini memperkuat posisi tazkiyah al-
nafs sebagai fondasi paradigma pendidikan Islam spiritualistik, yang
berorientasi pada pengembangan insan kamil (manusia sempurna). Secara
praktis, konsep ini dapat diimplementasikan melalui pembelajaran berbasis
refleksi spiritual, pembiasaan moral, dan kurikulum yang mengintegrasikan
nilai-nilai keislaman ke dalam seluruh disiplin ilmu(Hanif Cahyo Adi Kistoro
et al,, 2023). Implementasi tersebut mampu mengubah orientasi pendidikan
dari sekadar pencapaian akademik menjadi pendidikan berbasis kesadaran

diri dan ketuhanan.

Dalam konteks global, relevansi konsep ini semakin penting di tengah
krisis moral dan degradasi spiritual dunia modern. Pendidikan Islam berbasis
tazkiyah al-nafs dapat menjadi alternatif paradigmatik yang menawarkan
keseimbangan antara kemajuan ilmu pengetahuan dan kedalaman spiritual.
Dengan menjadikan penyucian jiwa sebagai inti proses pendidikan, sistem
pendidikan Islam dapat melahirkan generasi yang tidak hanya cerdas secara

intelektual, tetapi juga bijak secara moral dan spiritual (Arifin et al., 2022).

Oleh karena itu, tazkiyah al-nafs dapat dianggap sebagai model
pendidikan integral yang menuntun manusia menuju kebijaksanaan sejati. la
berfungsi sebagai jembatan antara ilmu dan iman, antara logika dan intuisi,
serta antara pengetahuan dan pengamalan(Putri et al, 2024). Dengan
memahami pendidikan sebagai proses penyucian diri, manusia diarahkan

untuk menumbuhkan hubungan harmonis dengan Tuhan, sesama, dan alam

263



semesta. Inilah hakikat pendidikan Islam yang sejati pendidikan yang tidak
hanya mencerdaskan, tetapi juga menuntun pada pencerahan batin dan

kesempurnaan spiritual(Hilda et al., 2025; Ibrahim et al., 2025).

KESIMPULAN

Tazkiyah al-nafs merupakan inti spiritual pendidikan Islam yang
menyeimbangkan akal, hati, dan perilaku. Konsep penyucian jiwa berfungsi
sebagai landasan pembentukan kepribadian, moral, dan kesadaran ketuhanan.
Integrasi nilai tazkiyah al-nafs dalam sistem pendidikan terbukti memperkuat
empat aspek spiritualitas utama: kesadaran spiritual (67%), keikhlasan dan
tanggung jawab (65%), kedisiplinan moral (63%), serta keseimbangan
emosional (59%). Peningkatan ini menunjukkan bahwa spiritualitas bukan
pelengkap, melainkan poros pembentukan manusia berilmu dan berakhlak.
Secara teoretis, tazkiyah al-nafs memperkaya paradigma pendidikan Islam
yang menggabungkan dimensi intelektual, emosional, dan spiritual dalam satu
kesatuan utuh. Dalam praktiknya, konsep ini dapat dijadikan dasar
pengembangan kurikulum berbasis spiritualitas dan karakter, dengan fokus
pada pembentukan adab, integritas, dan tanggung jawab moral. Pada tataran
kebijakan, nilai penyucian jiwa dapat menjadi acuan dalam merancang

pendidikan yang menumbuhkan insan beriman, berilmu, dan berakhlak mulia.

Langkah selanjutnya perlu diarahkan pada penguatan implementasi
nilai spiritual dalam pendidikan melalui pembelajaran reflektif, keteladanan
moral, dan budaya akademik yang berjiwa tauhid. Pendidik, peneliti, dan
pengambil kebijakan diharapkan menjadikan tazkiyah al-nafs sebagai prinsip
dasar dalam membangun sistem pendidikan Islam yang tidak hanya

mencerdaskan, tetapi juga mensucikan dan memanusiakan manusia.

264



DAFTAR PUSTAKA

Abdilah, M. D,, Reinaldi, R., & My, M. (2025). AN ANALYSIS OF THE CONCEPT
OF TAZKIYAH AL-NAFS IN THE QUR’ANIC TAFSIR AND THE BOOK
MI‘'RA] AL-SA'ADAH BY AHMAD AL-NARAQI. Tanzil: Jurnal Studi Al-
Quran, 8(1), 25-50. https://doi.org/10.20871/tjsq.v8il.461

Afif, N., Putra B, M. N., & Kastamin, N. (2022). Kompetensi Kepribadian Guru
dalam Konsep Tazkiyatu An-Nafs. Reslaj : Religion Education Social Laa
Roiba Journal, 5(1), 20-31. https://doi.org/10.47467 /reslaj.v5i1.1254

Arifin, L. M. A, Hariyanto, H., & Alsi, I. (2022). The Concept of Soul Education
With ‘Tazkiyatun Nafs’ According Imam Al-Ghazali and Ibn Qayyim Al-
Jauziyyah. At-Ta'dib, 17(1), 96. https://doi.org/10.21111/at-
tadib.v17i1.7893

Budiyanti, N., & Parhan, M. (2024). Evaluating the Ulul [lmi Model: Enhancing
Spiritual and Moral Character through Holistic Islamic Pedagogy in
Higher Education. Jurnal Pendidikan Islam, 13(1), 55-68.
https://doi.org/10.14421/jpi.2024.131.55-68

Dandi Dilayadi Saputra, Nurusshobah, & Nopriani Hasibuan. (2025).
PENGEMBANGAN DIRI MENURUT PRINSIP AL-QURAN TERHADAP
PENCAPAIAN SELF-ACTUALIZATION PERSPEKTIF ISLAM. AL-
MUADDIB: Jurnal Kajian Ilmu Kependidikan, 7(2), 566-586.
https://doi.org/10.46773 /muaddib.v7i2.1759

Firdaus, S. A, & Suwend,i, S. (2025). Fostering Social Harmony: The Impact of
Islamic Character Education in Multicultural Societies. AL-ISHLAH:
Jurnal Pendidikan, 17(1).
https://doi.org/10.35445 /alishlah.v17i1.6579

Halza, K. Hilalludin, H.,, & Haironi, A. (2024). An In-Depth Look at the
Challenges in Managing Portrait Islamic Boarding Schools and Future
Prospects. World Journal of Islamic Learning and Teaching, 1(2), 19-30.

Hanif Cahyo Adi Kistoro, Zamroni, Edi Istiyono, Eva Latipah, & Norhapizah
Mohd Burhan. (2023). Islamic Character Education: Mapping and
Networking Data Using Bibliometric Analysis. Jurnal Pendidikan Agama
Islam, 20(2), 195-214. https://doi.org/10.14421 /jpai.v20i2.8027

Hapsari, L. S., & Rahman, 1. K. (2022). Implementation of Tazkiyah Al-Nafs
Based Islamic Education for Elderly to Achieve Nafs Al-Muthmainnah.
Al-Liqo: Jurnal Pendidikan Islam, 7(2), 189-201.
https://doi.org/10.46963 /alliqo.v7i2.588

Hasan, Moch. S., Sintasari, B., & Mujahidin, M. (2025). Integration of Spiritual
and Cognitive Dimensions in Hadith Learning Jala’ul Afkar. Irsyaduna:
Jurnal Studi Kemahasiswaaan, 5(1), 17-30.
https://doi.org/10.54437 /irsyaduna.v5i1.2049

Hidayat, H., & Hilalludin, H. (2024). Hak, Kewajiban, dan Tanggung Jawab Guru
dalam Pendidikan Indonesia. Jurnal Motivasi Pendidikan Dan Bahasa,
2(3),179-18e6.

Hilda, Mulyadi, & M Hajar Dewantoro. (2025). TRANSFORMASI KARAKTER
SISWA MELALUI PERAN STRATEGIS GURU PAI DI SD NEGERI

265



SARDONOHAR]JO 1. At-Thullab : Jurnal Mahasiswa Studi Islam, 7(2),
385-396. https://doi.org/10.20885 /tullab.vol7.iss2.art12

Ibrahim, M., Rijal, S., Mawardi, M., Miswari, M., & Sihotang, B. (2025).
IMPLEMENTING TAZKIYAH AL-NAFS IN THE DEVELOPMENT OF
STUDENT CHARACTER. MIQOT: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 49(1), 162.
https://doi.org/10.30821/miqot.v49i1.1398

Imron, A., Mamdukh Budiman, Budi Setyono, Mardian Hayati, & Safril Ahamdi
Sanmas. (2025). The Impact of Islamic Religious Education on Students’
Spiritual and Social Development: A Study at Universitas
Muhammadiyah Semarang. International Journal of Research in
Education, 5(1), 157-167. https://doi.org/10.26877 /ijre.v5i1.1341

Jakandar, L. I. E., Pantiwati, Y., Sunaryo, H., & Fikriah, A. (2025). Integration of
Religious Values in Character Education: Building the Morals of the
Golden Generation. Al-Hayat: Journal of Islamic Education, 9(1), 124~
141. https://doi.org/10.35723 /ajie.v9i1.107

Mahfud, Moh. & Sofiatus Zahriyah. (2025). Internalizing Islamic Values in
Students: The Role of Character Education in Building Morals and
Ethics. MA’ALIM: Jurnal Pendidikan Islam, 6(1), 93-105.
https://doi.org/10.21154/maalim.v6i1.10150

Marwan, M., Hasbullah, B., Rahayu, 1., Wakhudin, W., & Saputra, D. G. (2025).
The Role of Character Education in Building Ethics and Morality among
Students in the Digital Age. International Journal of Educational
Research Excellence (JERE), 4(1), 33-39.
https://doi.org/10.55299 /ijere.v4i1.1224

Nasrin, H., Januardi, H., & Mua’mar bin Shamsul, S. (2025). Parenting Systems
and Models in Islamic Boarding Schools within the Framework of
[slamic Education. Amorti: Jurnal Studi Islam Interdisipliner, 34-42.

Putri, W., Kurniawan, M. A, & Nuraini, N. (2024). Peran Guru dalam
Membentuk Karakter Siswa: (Studi Kasus di MI Al-Khoeriyah Bogor).
Metta : Jurnal IImu Multidisiplin, 4(4), 1-14.
https://doi.org/10.37329 /metta.v4i4.3617

Saepudin, A. (2023). Character Education in Islam: The Role of Teachers in
Building Islamic Personality in Elementary Schools. International
Journal of Science and Society, 5(5), 1172-1185.
https://doi.org/10.54783 /ijsoc.v5i5.1266

Sholekah, S., & Rozi, M. A. F. (2025). Islamic Education Teachers’ Strategies in
Instilling the Prophetic Traits to Shape Students’ Character at Smp
Islam Srengat. EDUKASI : Jurnal Pendidikan Islam (e-Journal), 13(01),
192-209. https://doi.org/10.54956 /edukasi.v13i01.701

Umar, M., Ismail, F., Rahmi, S., & Arifin, Z. (2024). Transforming of Moderate
Character Education in Islamic Educational Institutions. Nazhruna:
Jurnal Pendidikan Islam, 7(1), 171-188.
https://doi.org/10.31538/nzh.v7i1.4168

266



